Esta HISTORIA UNIVERSAL SIGLO XXI, preparada y editada inicialmente por Fischer Verlag (Alemania), sigue un nuevo concepto: exponer la totalidad de los acontecimientos del mundo, dar todo su valor a la historia de los países y pueblos de Asia, Africa y América.

Resalta la cultura y la economía como fuerzas que condicionan la historia.

Saca a la luz el despertar de la humanidad a su propia conciencia.
En la HISTORIA UNIVERSAL SIGLO XXI han contribuido ochenta
destacados especialistas de todo el mundo.

Consta de 36 volúmenes, cada uno de ellos independiente, y abarca desde la prehistoria hasta la actualidad.

:

HISTORIA UNIVERSAL SIGLO

# **El imperio japonés**



siglo veintiuno españa argentina



John Whitney Hall

obra Government and Local Powers in Japan, 500 to 1700 (1966) es el resultado de diez años de trabajos de investigación cil on East Asian Studies, y, desde 1966, es Master del Morse College. Desde 1958 es presidente de la Association for Asian en la zona de Okayama. Ha tenido también a su cargo la pu-Village Japan (1959) y de Twelve Doors to Japan (1956). Su A Guide to Japanese Research and Reference (1954) y Tanuma tados Unidos. Entre sus obras, recordamos: Japanese History: que forman parte los más importantes yamatólogos de los Es-Studies Committee on Modern Japan, una organización de la primer titular de la cátedra de historia A. Whitney Griswold en del Council of the Humanities, en Princeton. En 1961 fue el dies de la Universidad de Michigan en Okayama (Japón), desde de Michigan. Fue también director del Center for Japanese Stude Harvard; en 1952, Assistant Professor; en 1955, Associate herst College; Philosophiae doctor, en 1950, en la Universidad Nació en Tokio en 1916. Bachelor of Arts, en 1939, en el Amgreso internacional de los orientalistas, de 1967. Studies (1967-1968) y miembro del Comité organizador del Con bro del National Advisory Committee de la UNESCO (1957-Modern Japan. Además de su actividad docente y de inves-K. Asakawa, con el título Land and Society in Medieval Japan. Juntamente con el profesor Marius Jansen (Princeton) ha pu-Okitsugu, Forerunner of Modern Japan (1955); es coautor de 1957 a 1960. Además, fue Visiting Professor y Senior Fellow Professor, en 1959, profesor titular de historia en la Universidad torical Review (1956-1968), presidente de la Association of Asian 1963), miembro del consejo de redacción de la American Histigación, John W. Hall ha desempeñado los siguientes cargos: blicado, en 1968, Studies in the Institutional History of Early blicación de los trabajos inéditos del difunto profesor de Yale la Universidad de Yale. En Yale ocupó la presidencia del Coun-Director de la Association of Asian Studies (1958-1961), miem-

TRADUCTOR

Marcial Suárez

DISEÑO DE LA CUBIERTA Julio Silva

#### Historia Universal Siglo veintiuno

Volumen 20

# EL IMPERIO JAPONES

John Whitney Hall

España Argentina

historia universal siglo



## 6. In Epoca aristocizatica

### I. NARA Y LAS INSTITUCIONES DE TAIHO

cracia Nara. evidentemente, como base duradera de las prácticas administrael año 702), como el Derecho Romano en Europa, sirvieron, a cabo en la arquitectura pública y en el arte budista continúan tiempo un retorno a las formas específicas del sistema de buronal bajo la autoridad imperial, intentaron durante un judiciales. Las instituciones de Taihō (puestas en práctica en zación administrativa, de la tributación y de los procedimientos aún, las concepciones japonesas de la autoridad, de la organidel siglo viir -- los códigos administrativos y los procedimientos históricos Nara y sus alrededores. Pero las realizaciones en el los japoneses aspiraban a una reafirmación del prestigio naciotivas a lo largo de la época feudal sucesiva. Japón hasta el siglo xv y de formular, para mucho más tiempo dejaron de sentar las bases de las instituciones legales del tributarios— cayeron en desuso con el tiempo, no por eso y duraderos sobre el desarrollo histórico del pueblo japonés. campo administrativo tuvieron, sin duda, efectos más amplios tica, sino porque todavía hoy pueden verse como monumentos atrayendo la máxima atención no sólo por su excelencia estélos comienzos de la época aristocrática del Japón, las llevadas Porque, a pesar de que las formas de gobierno específicas Entre las realizaciones de los siglos vii y viii que señalaron Y cuando, en 1868, breve

Los dos grandes monumentos políticos de la antigua época aristocrática fueron la ciudad capital de Nara, terminada entre los años 708 y 712, y los Códigos Taihō. La capital, una ciudad rectangular de unos cuatro kilómetros por cinco, y proyectada con palacios, edificios oficiales, calles y templos, era la encarnación física del nuevo poder y de la nueva riqueza del estado, así como de la simetría de las concepciones administrativas y sociales que se contenían en los Códigos Taihō. Su carencia de una muralla exterior es una señal del seguro aislamiento del Japón, que le ponía a salvo de invasores extranjeros e incluso de enemigos interiores de cierta importancia.

Las instituciones de Taihō revelan la forma ideal y más desarrollada del nuevo gobierno con su sede en Nara. En ellas es claramente perceptible el sutil juego de la influencia china

sobre las realidades políticas japonesas, porque, si bien los japoneses se esforzaban por emular a China, se mostraban igualmente celosos de proteger los íntimos reductos de sus tradiciones políticas y sociales. Los Códigos Taihō constaban de dos partes: el ritsu, o leyes penales, y el ryō, o instituciones administrativas. A éstas se añadieron después una jurisprudencia y unos reglamentos suplementarios conocidos como kyaku y shiki. Para muchos historiadores japoneses modernos la antigua época aristocrática está suficientemente caracterizada por las instituciones Taihō, de modo que se le puede llamar época ritsu-ryō.

terasu y que el emperador reinante era virtuoso por definición había sido otorgado a perpetuidad al linaje imperial por Amaprocuraron preservar la inviolabilidad hereditaria de la casa que, si bien confiaban en ciertos aspectos del sistema chino, sacerdotales y su confianza en el concepto de la descendencia soberano japonés no perdió su carácter original de sumo sacery de gobierno mediante la virtud y la benevolencia. Pero el rano japonés adoptaba ahora el título de «hijo del cielo» con autoridad absoluta sobre los destinos de su país. El sobeemperador que reinaba a través de una burocracia centralizada imperial, mediante la afirmación de que, realmente, el mandato nes que los japoneses hicieron de la teoría china del Estado. Porde la Diosa del Sol. Era la primera de las muchas adaptaciolegitimidad por la adopción de conceptos de mandato celestial dote hereditario, como demuestran sus continuadas funciones (Tenshi) o «soberano celeste» (Tennō), y era apoyado en su del Linaje del Sol se había convertido, en realidad, en un En Nara, lo que antiguamente había sido el sumo sacerdote

En simultaneidad con estas adiciones introducidas en el concepto de soberanía sobrevinieron cambios en la teoría social, o de clase, y en los conceptos que regian las relaciones del pueblo con las fuentes de riqueza y de poder. Las instituciones Taihō suprimieron las costumbres de independencia local (el feudalismo primitivo) que habían caracterizado a la sociedad uii y crearon en su lugar un conjunto de súbditos del trono, clasificados sobre la base de sus diferentes relaciones con el soberano. Las leyes reconocían tres categorías fundamentales: el emperador y su familia inmediata; los súbditos libres (ryōmin), divididos en funcionarios (kannin) y arrendatarios del estado (kōmin), y súbditos no libres (semmin).

La casa imperial y los funcionarios que la servían constituían una aristocracia. Distinguida por su especial situación social y por sus privilegiadas relaciones con el gobierno, la estructura de este grupo se revela inmejorablemente en el sistema jerárquico de los rangos cortesanos que tomaron forma en aquel

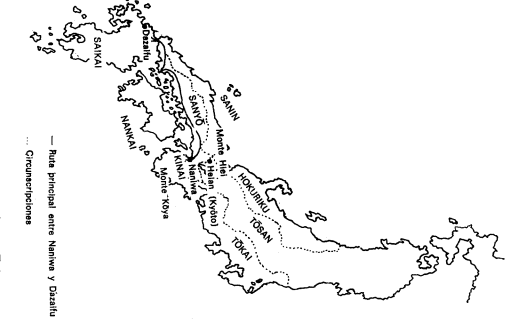


Fig. 2. El Japón en la época del Código Taihō

tiempo. Cuatro categorías de príncipes, reservadas a los miembros de la familia imperial, estaban situadas sobre ocho categorías de súbditos que, a su vez, se subdividían hasta constituir, en total, treinta rangos. Sin embargo, la aristocracia como conjunto comprendía tres divisiones generales. Las tres primeras categorías eran especialmente privilegiadas y sólo acceprimeras categorías eran especialmente privilegiadas y sólo acceprimeras unidas a la casa imperial en la época del episodio Taikan mente unidas a la casa imperial en la época del episodio Taikan Las categorías cuarta y quinta, ocupadas por todo el conjunto de los omi y de los muraji anteriores a Taika, formaban el grueso de la aristocracia cortesana. Por debajo de este nivel, los privilegios disminuían rápidamente para la aristocracia cortesana inferior y para los descendientes de los antiguos kunitatorio y para los descendientes de los antiguos kunitatorio de los media local.

El rango aristocrático y los cargos gubernativos implicaban ventajas y emolumentos que variaban según la categoría. El alto rango iba acompañado de un cierto contingente de séquito personal, del beneficio de las tierras que se le habían asignado, de determinadas exenciones de impuestos, de una participación en el comercio exterior del estado y del privilegio de tener hijos que heredasen su rango. La aristocracia inferior y la clase media recibían la tierra que correspondía a su cargo, pero

se dividía en dos secciones principales, el Ministerio de las Divinidades (Jingikan) y el Gran Consejo del Estado (Daijōkan) sistema imperial chino, el gobierno central bajo el emperador gos estrictamente japoneses. Por ejemplo, en contraste con el tos de exacta identidad y, en realidad, conservaban muchos rasen cuanto a la simetría y a la lógica funcional, tenía pocos punal local. El gobierno central, aunque semejante al modelo T'ang institución de Taiho, se especificaba tanto al nivel central como pocos privilegios más. y la segunda abarcaba la administración civil del estado. La dirigida por tres ministros. Estos eran el Gran Ministro (Dai de comisiones políticas y administrativas como en China, estaba La primera tenía a su cargo los rituales Shinto del emperador general, un nombramiento honorífico, el verdadero poder admide la Derecha (Udaijin). Como el Gran Ministro era, por lo análogo al de los O-omi y O-muraji en el sistema Yamato. de la Derecha en su lugar, lo que constituía un procedimiento nistrativo estaba en manos del Ministro de la Izquierda, o del jodaijin), el Ministro de la Izquierda (Sadaijin) y el Ministro burocracia civil, en lugar de estar capitaneada por un grupo La estructura del gobierno, tal como estaba prevista por la

Los Ministros, actuando por medio de funcionarios ejecutivos

(Benkan), supervisaban ocho Ministerios (Sbō). Estos se dividían en izquierda y derecha, como sigue: Secretariado Central (Nakatsukasa), Ceremonias y Personal (Shikibu), Asuntos Aristocráticos (Jibu) y Asuntos Populares (principalmente, tierra, censo e impuestos) (Mimbu); Guerra (Hyōbu), Justicia (Gyōbu) Tesoro (Okura) y Familia Imperial (Kunai). Sobre el papel se estableció una censura, pero en la práctica tenía poca importancia. Los guardias de la capital (Efu) se reclutaban en las provincias.

El gobierno central estaba constituido, principalmente, por miembros de la aristocracia cortesana. Como los rangos tendían a ser hereditarios, los funcionarios de cada nivel administrativo se reclutaban entre las familias que ostentaban el rango cortesano necesario en virtud del cual eran considerados aptos para el nombramiento. Así, pues, aunque el sistema no era estrictamente hereditario, porque había una importante selección entre candidatos a cada puesto determinado, apenas existía posibilidad de cambios individuales dentro de la jerarquía oficial. Nunca llegó a adoptarse la costumbre china de reclutamiento sobre la base de la capacidad y mediante exámenes. Porque, si bien en la capital se estableció un colegio, su principal finalidad era la de educar a los hijos de la aristocracia cortesana cuyos puestos estaban asegurados ya.

El gobierno local comenzó en el centro, con la administración de la capital dividida en distritos de izquierda y de derecha, y se extendió luego a las provincias (kuni). Aunque conservando el antiguo nombre, cada una de las nuevas provincias estaba formada por varios de los antiguos kuni. En el siglo IX sumaban sesenta y seis. Estaban administradas por gobernadores (Kokushi), que eran enviados desde la capital para ocupar los cargos de autoridad provincial (kokufu), recientemente creados como réplicas en miniatura de la capital nacional.

Las provincias se dividían en distritos (kōri o gun), y éstos, a su vez, en aldeas administrativas (ri, y después gō). Como los límites del distrito tendían a coincidir con los de los antiguos kuni, era frecuente que determinaçõe, miembros de las familias kuni-no-miyatsuko anteriores a Taika actuasen como jefes de distrito (Gunji). El nuevo sistema, mediante la imposición a los jefes de distrito que sólo ostentaban la categoría de pequeña nobleza de un gobernador perteneciente a un alto rango cortesano y nombrado por el gobierno central, obedecía al propósito de someter las provincias a una fuerte intervención de la autoridad central. Para facilitar la supervisión de las provincias desde la capital, se creó un sistema de carreteras, y las provincias se organizaron en grupos. Además de las provincias de la

capital (Kinai), también las de los cinco distritos estaban servidas por cinco grandes rutas principales.

aspectos notables de la antigua época aristocrática consiste en gobierno local recientemente organizado era el de mejorar la de la tierra y para la imposición de tributos. año 670 y periódicamente, aunque cada vez con menos frecuenque estos procedimientos fueron puestos en práctica con cierto forme y equitativa distribución de los ingresos. Uno de los producción (mediante el reparto de la tierra) e impuesto unipráctica un sistema de impuestos sobre la tierra, basado en especialmente los arrozales) eran de propiedad del emperador. lado el principio fundamental de que los recursos del estado ingresos del estado. El edicto de la Reforma Taika había formueficiencia de la administración de la tierra y aumentar los deas. Las familias servían como unidades básicas para el reparto rural se registraba por familias (ko) y se organizaba por alcia, hasta el siglo 1x. Sobre la base de los censos, la población éxito. Los censos de población se confeccionaron a partir del (basado en el censo), distribución equitativa de la base de la tres nuevos procedimientos: pleno control de la mano de obra De acuerdo con este principio, el gobierno trató de poner en Desde el punto de vista del gobierno, el fin último del

entre los agricultores. La tierra así dividida se llamaba kubun-den. Actualmente, en el Japón, desde el Kyūshū septentrional uno de éstos se cortaba en diez franjas de un tan cada una cuadrados se subdividían en otros treinta y seis, iguales y numedían en cuadrados de unos ochocientos metros de lado. Estos se conocía como el sistema jōri. Es decir, los arrozales se divisistemáticamente en campos de igual extensión, según lo que zales, ahora considerados de propiedad pública, se dividían nalización de los arrozales constituía una costumbre cuyos orígenes eran anteriores a la Reforma Taika y que, probablemente, hasta la llanura del Kantō, todavía son perceptibles las líneas generales del sistema jöri. Y como hay pocos indicios de que en aquel tiempo, unas doce áreas, aproximadamente). rados (llamados tsubo, siendo su área igual a un cbo), y cada se recomendaba por sí sola a los japoneses a causa de sus los siglos vii y viii, debemos suponer que la sistemática racioponer un insólito sistema de división de los campos durante el país estuviese muy agitado por algún súbito intento de imfranjas se convirtieron en la base de los repartos periódicos propias ventajas técnicas. Para facilitar la distribución equitativa de la tierra, los arro-

Con el sistema de distribución, a los agricultores se les asignaban porciones iguales de campos de arroz, de acuerdo con

determinadas categorías: un hombre útil recibía dos tan y una mujer recibía 1/13 de tan, etc. Los que recibían kubunden estaban obligados a mantener cultivados los campos y a pagar impuestos en forma de contribución en grano (50), de productos textiles (30 y chō) y de servicios de cuartel (2000) o de servicio militar (heishi-yaku). Aunque los impuestos se percibían en especie, el sistema de transportes no permitía la fácil circulación de grandes cantidades de mercancías. Por consiguiente, el sistema de impuestos centraba una especial atención sobre el trabajo, ya en cuanto a la producción textil y familiar, ya como servicio de cuartel y militar.

que pertenecía el soldado. Había, naturalmente, muchos ajustes, parte de los varones adultos y podían ser llamados en rotación en las listas de reclutamiento (beisbi) se inscribía una tercera impuestos en productos y en prestación personal. Teóricamente, reformas Taika. El servicio militar estaba considerado como tamiento fue, sin duda, el aspecto menos afortunado de las de lucha y acababan degenerando en poco más que brigadas de según la edad y las circunstancias, y siempre existía la posibisiones, una carga que recaía sobre el grupo del censo (ko) al estaban obligados a facilitarse su propio equipo y sus provifrontera. Mientras permanecían en servicio activo, los soldados alistado tenía que servir un año en la capital y tres años en la de obligación (de los veinte a los cincuenta y nueve años), cada para servir en la unidad militar provincial. Durante los años un deber de los súbditos varones y se exigía en lugar de los trabajo. los ejércitos así formados carecían de disciplina y de espíritu lidad de dar a cambio productos o de pagar un sustituto. Pero El experimento de Nara de crear un ejército mediante reclu-

La ciudad de Nara, que fue la capital del Japón desde el año 710 hasta el 781, constituía el modelo y el resumen de los nuevos progresos que el Japón podían llevar a cabo bajo la influencia china y el mando aristocrático. Sus nobles palacios y sus edificios públicos eran prueba de una nueva dignidad imperial y de una potencia nacional recientemente conquistada. Durante el apogeo de Nara, el Japón llegó a desempeñar un importante papel en los asuntos del Asia Oriental, enviando nueve embajadas oficiales a la China T'ang (y, posteriormente, dos más a comienzos del siglo rx), a través de su puerto de Naniwa, e iniciando relaciones oficiales con el estado de Po-hai, en lo que hoy es Manchuria. Fuera de Nara, además, ejércitos de nueva formación avanzaron más allá de las fronteras del Japón con los Ezo al norte del Kantō y los Hayato en el

Kyūshū meridional, ampliando la esfera de la autoridad imperial.

Los restos de Nara muestran hoy vestigios de excelentes realizaciones culturales e intelectuales: los templos de madera de Yakushiji, Shinyakushiji o Toshōdaiji, exquisitamente diseñados; las maravillas artísticas de la escultura y de la iconografía budistas encontradas en Tōdaiji o los objetos más futimos conservados en el tesoro imperial de Shōsōin. Este, con sus más de nueve mil objetos, muchos de los cuales habían pertenecido al emperador Shōmu (reinó desde el año 724 al 756), revelan la destreza de los artesanos indígenas, así como la amplitud de los contactos del Japón con los países de ultramar. Porque, en el tesoro, al lado de trabajos de manufactura propia, al estilo del continente, se encuentran objetos de China, de la India e incluso de Persia. En él pueden encontrarse los productos del comercio exterior y de los artesanos del estado, brocados de seda, vasos de oro y de bronce, objetos de laca, de madreperla y de vidrio.

corte imperial hasta el final del siglo IX. Las monografías protura producidas por la aristocracia Nara. La redacción de hislugares distantes o hacia lejanas fronteras militares. nes de gobierno, de los asuntos exteriores y de viajar hacia tocracia Nara, al mismo tiempo que se dedicaba a las funciovigor y la intensidad de sentimientos desplegados por la arisqueza de expresión poética. Esta obra, que constituye una para alcanzar en el Man'yōshū (hacia el año 760) una gran riaristocracia adaptó el lenguaje escrito chino a su propio uso ficos de las provincias de nueva formación. Mientras tanto, la ban también la historia, la topografía y los productos especívinciales, llamadas Fudoki (encargadas en el año 713), registrade aquellas historias, que abarcaban los acontecimientos de la japonés y de la casa imperial. Por último, se compilaron seis (720), que trataba de establecer la posición histórica del estado torias oficiales en el estilo chino comenzó con el Nihon Shoki antología de más de cuatro mil poemas a la manera japonesa (en contraposición con la china), revela muy intimamente el Son importantes también las obras de historia y de litera-

El período de mayor influencia china en el Japón se caracterizó también por la aceptación del budismo como religión dominante y como poderosa institución. La importancia de la difusión del budismo es tal que algunos historiadores han dividido la historia antigua del Japón en dos partes: Japón antes y después de la introducción del budismo. La adopción de una nueva religión universal debe ser considerada como un importante giro en la evolución de la historia cultural de

cualquier pueblo y la llegada del budismo al Japón, como la difusión del cristianismo en las Islas Británicas, constituyó un giro de esa clase. En realidad, la influencia del budismo en el Japón había de ser incluso más profunda y duradera que en la propia China, y el Japón es todavía uno de los grandes baluartes de la religión budista en el mundo de hoy.

Tras el éxito inicial de que el budismo gozó bajo la protección de Shōtoku Taishi y de la casa Soga, la nueva religión contó con el favor de la principal nobleza Yamato. Se erigieron, a expensas del gobierno, espléndidos templos que fueron ricamente dotados con tierras; en el ritual de la corte se introdujeron las grandiosas ceremonias budistas, y las familias nobles, abandonando la construcción de kofun, comenzaron a dedicar sus recursos a edificar y mantener los templos familiares. El budismo, como religión y como fuerza cultural, se convirtió en parte integrante de la vida aristocrática. En el siglo VIII, la institución budista, arraigada en el área de la capital y con fuertes raíces también en las provincias, disfrutaba de una situación oficial más sólida, en muchos aspectos, que la concedida a los cultos Shinto indígenas.

Pero el budismo no desplazaría al Shinto. Tanto en el plano de las creencias como en el de las costumbres se introdujo en la vida japonesa a un nivel distinto del abarçado por el Shinto, satisfaciendo distintas necesidades espirituales, sin merma de la validez de la tradición más antigua. En la mayoría de los casos el budismo se mostró perfectamente acorde con el carácter japonés, como, por ejemplo, la costumbre de construir «templos familiares» (uji-dera) que se ajustaba, de un modo muy natural, a la costumbre de mantener santuarios de familia o dedicados a los antepasados. Veremos que, al paso del tiempo, se hicieron varios esfuerzos para realizar una completa fusión de las dos religiones, pero el Shinto continuó siendo el lazo esencial del pueblo japonés con su sistema social y con su patria.

El budismo en el Japón pasó a desempeñar tres funciones importantes. En primer lugar era una religión, y por ello aportó al Japón un nuevo sistema de creencias y de formas de piedad. En segundo lugar, como institución religiosa internacional con raíces en el continente, fue un vehículo importante de la civilización china hacía el Japón. En tercer lugar, como organización religiosa indígena con influencia social y poder económico, se convirtió en una gran fuerza en los asuntos políticos del país.

Como religión, el budismo en el siglo vII era, naturalmente, muy distinto de lo que es hoy. En aquellos lejanos tiempos, la metafísica era poco comprendida, excepto por algunos sectores

tenía escasa influencia sobre la vida del hombre común. mo, en aquellos primeros siglos de su existencia en el Japón. red de templos «protectores del estado» (gokoku). El budisesencialmente grupos de sacerdotes dedicados al estudio de cierque encerraban poderes protectores. Las Seis Sectas de Nara, de sacerdotes destinados a leer las sutras, de las que se creía ricordia). Los templos recibieron donaciones y fueron dotados (los Cuatro Soberanos Celestiales) y Kannon (Buda de la Miseeficacia de Buda como Yakushi (Buda de la Medicina), Shitennō que se veneraron fueron las manifestaciones de la inmediata y a los buenos. Por eso, los primeros aspectos del budismo cidad de alejar las calamidades o de recomendar a los creyentes principalmente a causa de sus poderes mágicos y de su capallarse todavía con amplitud. El budismo era mirado con temor, del clero, y la idea de la salvación personal tenía que desarrola protección del estado. Por último, se construiría toda una tas sutras, eran consideradas como un instrumento esencial para

china, en aquellos años, fue inmensa. La asimilación del bumatemáticas y de la medicina chinas y ayudaron a levantar planos de puentes y de obras de riego. En todo esto, naturalformada por sacerdotes budistas, impulsados a afrontar la pelinografía y sus órdenes sacerdotales estaban todas altamente dismo a la cultura china significó que su arquitectura, su icoel punto de que, en la actualidad, los mejores ejemplos de la extendieron el conocimiento de la literatura, del arte, grase al Japón. Por tanto, mucho de lo que los japoneses aprenno se sabe de ningún importante confuciano docto que inmigrosa travesía del mar por el celo de su fe. Por el contrario garon al Japón en versión china. De los chinos ilustrados que impregnadas de estilo chino, y las escrituras del budismo llearquitectura y del arte T'ang se encuentran en los alrededores mente, los japoneses se mostraron excelentes discípulos, hasta las mentes del clero budista. En el Japón, los sacerdotes chinos dieron de la china T'ang pasó por el filtro de los ojos y de llegaron al Japón durante la época Nara, la mayoría estaba La importancia del budismo como vehículo de la civilización

La aparición de una institución budista con poderes económicos y políticos fue consolidándose lentamente como resultado del apoyo público y privado a fin de alcanzar su protección y el incremento del prestigio y del bienestar terrenales. La mezcla de intereses políticos y religiosos se manifestó muy claramente en la ciudad de Nara, donde, entre los 48 templos con que contaba, se construyó el gran Todaiji, el más importante de tede todos los templos del Estado y templo familiar de la

casa imperial. La importancia del Tōdaiji como centro de la observancia religiosa estatal en favor del emperador y de la protección del país requiere una explicación más amplia.

La política oficial de pedir a las órdenes budistas que leyesen las sutras protectoras comenzó muy pronto en el Japón, pero fue, probablemente, con la introducción de la secta Kegon, en el año 736, cuando esta costumbre se adoptó sistemáticamente como una norma de política estatal. Fue la secta Kegon (en chino, Hua-yen) la que también en China sirvió mejor a las necesidades del estado. En el año 741, el gobierno de Nara hizo donaciones para la erección de templos de esta secta, uno en cada provincia del Japón, en estrecho contacto con las capitales provinciales. Estos templos constaban de un Monasterio provincial masculino (Kokubun;i) y de uno femenino (Kokubun-niii), y habían de estar dispuestos para la lectura de las sutras protectoras, en momentos determinados, a lo largo del año, y en situaciones de emergencia nacional.

El Todaiji era el Kokubunji de la provincia capital de Yamato y era también el primero de todos los Kokubunji. En en la Sala del Gran Buda del Todaiji. En la enorme figura, de comenzar a construir una gigantesca estatua de Buda Roshana, el año 747 fue cuando el emperador Shōmu dio la orden de sus manifestaciones, así el emperador aseguraba la armonía a Roshana, el Buda universal y símbolo de la unidad espiricipal importancia del Gran Buda consistía en que representaba desde zonas tan lejanas como Champa y la India. Pero la prin-Oriental, pues allí acudieron representantes oficiales y monjes virtió, literalmente, en el centro del mundo budista en el Asia de «la apertura de los ojos», en el año 752, el Japón se cony las energías de la nueva nación. Pero, con la gran ceremonia de 1.300 toneladas de cobre, estaño y plomo, y unas seis tone-ladas de oro. En ellas se gastaron, hasta el límite, los recursos unos 16 metros de altura, se invirtieron, segun se dice, mas la figura central del panteón Kegon, que había de ser colocada religiosos en apoyo del estado. del estado. Aquí estaba la definitiva utilización de los principios tierra. Porque, como Roshana presidía el universo en todas de Roshana, podía, sin embargo, proclamarse su vicario en la tual del universo. El emperador Shomu, titulándose «esclavo»

Por lo tanto, el gobierno imperial recibió con el budismo, mucho más que con el Shinto, un poderoso conjunto de sanciones religiosas que le sirvió de apoyo. Pero es importante señalar que las relaciones entre la autoridad temporal y la institución budista siguieron siendo semejantes a las que existian entre el estado y el Shinto. El clero budista no introdujo una

autoridad espiritual, como hizo el Papa, que superase a los poderes del emperador. Por lo tanto, los peligros en la relación entre el estado y la institución religiosa eran, principalmente, los de la interferencia sacerdotal en los asuntos de gobierno a través del favoritismo o de la infiltración en los altos cargos.

mente, de miembros de la nobleza de Nara. El clero budista, viles y religiosas. Y además, el clero iba nutriéndose, constantecomo las ordenaciones, estaban estrictamente controladas, ape conjunto de normas para el clero, y mientras ciertas materias, social de la familia. ambiciosos la única vía de progreso no limitada por la situación nas se hacía estuerzo alguno por mantener las instituciones ciy por la burocracia de Nara acabó planteando problemas de hacerse sacerdotes o monjas. El sacerdocio ofrecía también a los de vida, y emperadores y emperatrices se retiraban a la vida directa o indirectamente, ofrecía a la nobleza un atractivo modo de influencia. Mientras el Código Taihō había contenido un vez más implicado en los asuntos del gobierno, pues la funesta clase: las necesidades de la institución budista no sólo agoreligiosa o enviaban a los miembros superfluos de sus familias a dición del Gran Buda le había ofrecido una nueva oportunidad taron los recursos del estado, sino que el clero fue estando cada La protección del budismo dispensada por la familia imperial

tiempo después, el emperador y su corte abandonaban Nara a problema político, de un modo típicamente indirecto. ciones de bienes, en el Japón se consiguió la solución de este dista mediante una serie de drásticas persecuciones y confiscatras en China el gobierno imperial eliminaba la amenaza busores cortesanos contra la influencia política del budismo. Mienfuerte reacción en el seno de la familia imperial y de sus defenel 770, Dōkyō hizo un dramático intento de ocupar el trono, tradicionalmente reservado a los emperadores sacerdotales. En nistro en el año 764, y, en el 766, obtuvo el título de Hoo, cias al favor de la emperatriz, Dokyo fue nombrado Gran Mirevelaron, súbita y dramáticamente, a causa de la escandalosa sus templos y se trasladaban a una nueva capital. Este acontecimiento se convirtió en el punto de partida de una pero la resistencia de los jefes de la corte, unida a la oporrelación entre la emperatriz Kōken y el sacerdote Dōkyō. Gratuna muerte de la emperatriz, provocó su caída y su destierro. Los peligros de la interferencia sacerdotal en el gobierno se

### II. HEIAN Y LA INFLUENCIA DE FUJIWARA

metros y medio por cinco, aproximadamente. Estaba situada generales a la nueva capital. de Nara, a los que no se les permitía trasladar sus cuarteles al margen de la influencia de los grandes monasterios budistas mayor que la precedente, con una extensión de cuatro kilóla nueva capital de Heian (la actual Kyōto). Esta capital era fue abandonada como capital, y, tras un desgraciado intento ción de Kammu fue la más espectacular. En el año 784, Nara el poder independiente del gobierno imperial. vación de las instituciones que revitalizaron, por algun tiempo, jeron un período de fortalecimiento del gobierno y de innode restablecer la corte en Nagaoka, en el 794 se instaló en gico estuerzo por liberarse de la influencia de los monasterios (781-806), y, en menor grado, los de sus tres sucesores, traal trono en el año 781, era un jefe decidido, dispuesto a diigir con firmeza los asuntos del estado. El reinado de Kammu Tras el episodio de Dōkyō, la familia imperial hizo un enér-Afortunadamente, el emperador Kammu, que subió La primera ac-

(Kebiishi-chō). En un esfuerzo por mejorar la administración provincial y la recaudación de impuestos, se nombraron inspequeña nobleza provincial. tema de milicias locales (llamadas kondei), reclutadas entre la estableció nuevos órganos de gobierno, que, en buena parte, problemas de gobierno. Para fortalecer la administración central, conscripción fueron abandonados, siendo sustituidos por un sisy, en el año 792, los engorrosos y mal adiestrados ejércitos de vada fuerza bajo el mando de Sakanoe-no-Tamuramarō (758-811); pectores de circunscripciones con nuevos poderes coercitivos. nueva organización policíaca, la Oficina de la Policía Imperial llamada la Oficina de los Archiveros (Kurodo-dokoro), y una Consejeros de Corte (Sangi), una nueva cancillería ejecutiva, más próximos consejeros. Había una nueva junta consultiva de poder más directo y efectivo en manos del soberano y de sus sobrepasaban la maquinaria de la burocracia Taihō, poniendo un Las guerras fronterizas con los Ezo se desarrollaron con reno-En Heian, Kammu se preocupó de resolver algunos graves

Por último, Kammu y sus consejeros contribuyeron con su apoyo al surgimiento de dos nuevas sectas budistas que, tanto por su doctrina como por su inclinación a permanecer al margen de los asuntos políticos, se adaptaban mejor a las necesidades de la corte. Una de ellas, la secta Tendai, fue fundada en el año 805 por Saichō (o Dengyō Daishi, 767-822), el cual, a su

regreso de un año de estudios en China, fue autorizado a establecer el monasterio de Enryakuji en las faldas del Monte Hiei, precisamente al norte de la capital. El monje Kūkai (más conocido como Kōbō Daishi, 744-835) regresó de China en el año 806 para fundar la secta Shingon. Su principal monasterio fue construido en el Monte Kōya, en el interior de la provincia Kii, al sur de la capital. Estas dos nuevas sectas rompieron con la tradición de los templos situados en las ciudades, que había llevado a las sectas Nara a una relación tan estrecha con el centro de la actividad política. Cuando, en el año 827, el monasterio Tendai del Monte Hiei fue autorizado a establecer un programa independiente de ordenaciones, quedó efectivamente destruido el monopolio de las sectas Nara.

y de los monasterios budistas. Por último, la familia Fujiwara dual abandono del concepto Taiho de un emperador fuerte el carácter del gobierno japonés y la forma de vida aristocrápacificador sagrado y fuente de esencial legitimidad. secuencia, el emperador, aunque seguía siendo todavía el soalcanzó una posición de supremacía en la corte, y, como conde los encontrados intereses de las grandes familias cortesanas un replanteamiento del poder, en el que la persona del empegobernado por medio de su burocracia personal, dio origen a inequívoca. En la cumbre de la estructura del estado, el graal principio, lentamente, pero la dirección del cambio pronto fue reordenación todavía imprecisa de la vida japonesa aparecieron, tica experimentaron profundos cambios. Las señales de una jante al que había desempeñado en el período Yamato: el de berano indiscutido, se reducía, una vez más, a un papel semerador perdía la mayor parte de su influencia política en favor la corte Heian permaneció inalterada durante otros tres siglos, los Códigos Taihō. Pero, posteriormente, aunque la posición de administración, fundada todavía en los principios formulados en La nueva capital gobernó durante casi medio siglo de sólida

Mientras tanto, se observa un retorno general al patrimonialismo en los asuntos de gobierno, a medida que las familias
aristocráticas se consolidan en la capital y en las provincias.
Por último, el sistema Taihō de control de la tierra iba a desaparecer, sustituido por una forma de propiedad privada, llamada shōen. Y entonces, al propio tiempo que el control central sobre el país comenzaba a debilitarse, en las provincias
comenzaba a surgir una aristocracia militar. Estos cambios, aunque ponían fin a las instituciones Taihō como tales, no disminuyeron el poder ni la riqueza de la aristocracia cortesana. En
Kyōto, los kuge continuaron llevando una vida opulenta y refinada, ahora totalmente apartada del modelo chino, e incli-

nada cada vez más a los gustos indígenas, especialmente en las artes y en las letras. La vida de la corte de Heian, tal como aparece descrita en la gran novela del siglo xI, Historia de Genji, viviría en la memoria japonesa como el verdadero ideal del estilo aristocrático.

La ascensión de la familia Fujiwara a la supremacía en el seno de la corte de Heian tuvo lugar de un modo perfectamente típico, con la lentitud que caracterizó un buen número de procesos políticos del Japón. Al principio, la familia imperial ni siquiera se preocupó de que los Fujiwara pudieran mostrarse peligrosos rivales, pues durante muchos siglos habían servido lealmente al emperador y le habían apoyado, con frecuencia, en su esfuerzo por mantener el poder en la corte.

Los origenes de los Fujiwara se remontan al golpe de estado Taika. Entre los dirigentes que se confabularon contra los Soga, estaba Nakatomi-no-Kamatari, que después recibió altos puestos y honores, y obtuvo el sobrenombre de Fujiwara. Tres de las hijas de Kamatari se casaron, además, con miembros de la familia imperial. A lo largo del período Nara, miembros del floreciente linaje Fujiwara aparecían frecuentemente como personajes destacados en los asuntos del estado y continuaron facilitando consortes, en ocasiones, a los emperadores reinantes. Pero, durante los siglos VII y VIII, la casa imperial consiguió mantener una posición de supremacía, ya gracías a la capacidad de sus propios miembros que ocupaban los puestos de ministros de estado, ya gracías al respaldo de la institución budista.

tivas imperiales. Pero, a lo largo del período Nara, los Fujiwara de la decisión de trasladar de Nara la capital. milias de la Corte. En efecto, fue un Fujiwara el que capitaneó continuaron manteniendo una destacada posición entre las faellos que se constituyeran en leales defensores de las prerrogableza de la corte les negaba el acceso al trono, pero cuya dien práctica la degradación de los miembros excedentes de la acabar con esta amenaza, el emperador Shomu comenzó a poner teaba era un problema de faccionalismo y de rivalidad, y, para de capital. En el seno de la familia imperial, lo que se planclero budista había sido finalmente desvanecida por el cambio finales del período Nara. La amenaza de usurpación por el la oposición a Dōkyō, y otro Fujiwara fue el principal impulson recta descendencia de la línea imperial permitía esperar de moto, familias cuya nueva posición como miembros de la no-Este fue el origen de linajes como los Tachibana, Taira y Minafamilia y a darles sobrenombres de «súbditos» del emperador. Pero estas dos bases de apoyo se mostraron inseguras hacia

Poco después del traslado a la nueva capital, se solucionó la

rivalidad interna que había escindido a los Fujiwara en un un menor, sino que también era la primera vez que alguien nieto, a la vez que él mismo tomaba el título de Regente ser nombrado Gran Ministro, en el año 857. Al año siguiente, fluencia de su familia cuando recibió la insólita distinción de 872), que fue un hábil consejero imperial, marcó la decisiva inbuen número de facciones opuestas, y la rama septentrional, o Hokke, alcanzó el indiscutido control del linaje. Yoshifusa (804que no tuese un principe imperial ocupaba el puesto de re-(Sesshō). No sólo se consideraba irregular la entronización de logró colocar en el trono al emperador niño Seiwa, su propio el título de Kampaku, que desde entonces fue la denominación emperador Kōkō (reinó desde el año 884 hasta el 887), tomó los Fujiwara, Mototsune (836-891), se convirtió en regente del Cuando, en el año 884, el sucesor de Yoshifusa como jefe de después de haber alcanzado el emperador la mayoría de edad. gente. Aún más irregular fue la continuación de la regencia influencia sobre la función imperial y sobre la corte de Heian consortes a la familia imperial fueron la base de una poderosa combinados (Sesshō-Kampaku) y los privilegios de facilitar momento, el monopolio de los Fujiwara sobre estos usual del regente de un emperador adulto. A partir de aquel durante otros dos siglos. titulos

Pero no puede decirse que los Fujiwara no tuviesén rivales. De cuando en cuando, la familia imperial pudo enfrentar a otras casas con los Fujiwara o impedir el nombramiento de un Kampaku. Y por último, la propia casa imperial creó una base, apartada de la persona del emperador, de la que podría valerse eficazmente en las rivalidades cortesanas por el mando. Este era el cargo de Emperador Retirado (In), establecido en 1806, desde el que sucesivos ex-emperadores pudieron dirigir los asuntos familiares y administrativos, en competencia con los

Fujiwara.

Pero, durante unos cien años, a partir de 986, cuando los Pero, durante unos cien años, a partir de 986, cuando los Pero, durante unos cien años, a partir de 986, cuando los Pujiwara alcanzaron una victoria definitiva sobre las facciones de sus rivales cortesanos, su influencia fue casi despótica y pocos nombramientos podían hacerse para altos cargos, sin contar con su aprobación. El apogeo de esta época de supremacía Fujiwara se produjo bajo Michinaga (966-1027), que virtualmente gobernó la corte de Kyōto durante treinta años. Fue suegro de cuatro emperadores y abuelo de otros tres. Se dice de Michinaga que compuso este poema: «Cuando yo reflexiono, este mundo es, en realidad, mi mundo, y no puedo ver ninguna mancha en la luna llena.»

La ascensión de los Fujiwara a posiciones de poder pú-

tocráticas desde tiempos muy antiguos. Cuando las familias ción de la autoridad dio origen a un tipo de «gobierno facargo y de extensos territorios llevaba consigo. que los órganos de dirección «privada» mediante los cuales propias zonas de influencia, para un extenso aparato de funmiliar» patrimonial, que era una auténtica reminiscencia del blico fue acompañada por un cierto número de cambios funauténtico centro del gobierno de Heian. Pero, comoquiera que nistrativa de los Fujiwara, el Mandokoro, se convirtió en el ciones administrativas y de dirección. Podemos, pues, suponer tralizado», se vieron obligados a tomar medidas, dentro de sus E. O. Reischauer, en «múltiples sucesores del viejo estado cennobles y los monasterios se convirtieron, según palabras de ministrativo que había perdurado en el seno de las familias arisantiguo sistema uji. En realidad, puede haberse tratado, sencidamentales en el modo de gobierno japonés. La descentralizael legítimo campo de responsabilidad que la posesión de un alto los Fujiwara no fueron usurpadores de las prerrogativas impedel gobierno. Se ha dicho muchas veces que la Oficina Admisacados a luz cuando, como en el caso de la familia Fujiwara, habian regido sus asuntos los grandes uji, fueron de nuevo riales, el ejercicio de la autoridad «privada» estaba incluido en ésta comenzó, realmente, a ejercer las funciones de una sección llamente, de la reaparición de una forma de procedimiento ad-

estado japonés y su gobierno habían recorrido un largo camino clase dirigente japonesa. La sociedad cortesana había comenentre la corte de Kyōto y la China de T'ang, sino también los nedas, la preparación de historias oficiales y el envío de embatales como la redistribución de la tierra, la acuñación de mosu burocracia. Durante el siglo IX, el abandono de costumbres existencia que sobrepasaba el grupo de nobles que constituía mente el principio de que el estado tenía por sí mismo una gobierno que caducó fue tal vez el más fundamental, concretaforma en las instituciones Taiho. El primer concepto chino de desde su adhesión a la idea burocrática que había cobrado según el característico sistema japonés, esta maquinaria nunca fue realmente abolida. Simplemente, fue relegada a un plano naria formal del gobierno prevista en los códigos Taihō. Pero, anterior a la Reforma Taika. Resultó, pues, superflua la maquiy políticas habían vuelto a ser casi idénticas, como en la época zado a reestructurarse de tal modo que las jerarquías sociales profundos cambios producidos en las relaciones entre poder jadas a China pusieron de manifiesto no sólo una separación político, posición social y renta de la tierra en el seno de la Por lo tanto, a mediados del siglo x, podemos ver que el

ceremonial, en el que sirvió de marco, durante varios siglos al desarrollo de la verdadera lucha por el poder.

La familia Fujiwara sólo ofrece el ejemplo más notable del modo en que las familias cortesanas se convertian, literalmente, en instituciones públicas, con sus propios e inamovibles órganos administrativos. Por los Fujiwara sabemos que las casas aristocráticas del Japón continuaban organizándose según el motelo uji, en el que las ramas de la familia se agrupaban en torno a una figura central que actuaba como jefe de los uji. En el qui Fujiwara Hokke, la primera autoridad continuaba perteneciendo al jefe del principal linaje Hokke. El jefe uji (llamado ahora uji-no-chōja) ya no actuaba como sacerdote, pero la familia conservaba el santuario ancestral, Kasuga Jinja, y su templo familiar, Kōfukuji, ambos situados en Nara, y se esperaba, naturalmente, que el jefe uji sostuviese los ritos familiares y se comprometiese a patrocinar especialmente aquellas y otras instituciones religiosas.

asuntos internos y para organizar sus posesiones territoriales en modelo de sencilla pero directa administración gieron cuando la casa imperial estableció su Gobierno del Emy el Tribunal de Apelación (Monchūjc). Oficinas similares surtrador (Bettō) de los intereses familiares. Presidía el Consejo cuando las bases fiscales del gobierno se descentralizaron bajo continua expansión. En efecto, la administración de la tierra tintas oficinas directivas, tales como la Oficina Administrativa el sistema de propiedad sbōen. iba a convertirse en una importante causa de preocupación familias cortesanas, y también los monasterios, utilizaban este perador Retirado, de modo que podemos suponer que otras (Mandokoro), la Oficina de Asuntos Militares (Samurai-dokoro) de familia (Hyōjōsbū) y coordinaba las actividades de las dis-El jefe del linaje Fujiwara actuaba como árbitro y adminispara regir sus

El desarrollo de la propiedad terrena no era el resultado de ninguna insuficiencia de las instituciones Taihō, ni una forma especial de explotación por parte de la aristocracia. Más bien, la extensión de los derechos privados en que se basaba la propiedad se produjo a distintos niveles, y fue el resultado de un cierto número de desarrollos paralelos. En la cumbre, entre la aristocracia, existía la tendencia a que las tierras que les habían sido asignadas, mediante el apoyo oficial, para su sostenimiento, en virtud de su rango y de su cargo, retornasen a las condiciones de posesión a perpetuidad. En el otro extremo de la escala de derechos sobre la tierra, se encontraba el lento pero persistente aumento de posesiones permanentes entre los agricultores. Este era el resultado del gradual abandono de

la costumbre de la redistribución de la tierra (el último ejemplo registrado en las provincias nacionales tuvo lugar en el año 844) y de la habilidad de los agricultores para procurarse arrozales privados, al margen de las posesiones públicas, generalmente mediante mejoras.

El cultivo de nuevos campos, en efecto, constituyó el medio más directo y menos ambiguo de alcanzar la propiedad privada de las tierras de arroz. La constante demanda de más tierra distribuida obligó al gobierno a estimular las mejoras y, frecuentemente, a offecer incentivos en la forma de derechos especiales sobre las nuevas tierras. Así, a los que mejoraban las tierras se les permitió, al principio, conservar la posesión de sus campos durante una, dos o incluso tres generaciones. Pero, cuando en el año 743 el emperador Shōmu eximió a las tierras recientemente mejoradas de ser absorbidas en el sistema kubunden y permitió su conservación a perpetuidad por parte del que las había mejorado, se violó la concepción fundamental de la propiedad pública.

vincial. Y fue la conquista de esta última exención lo que cona otras categorías. Los templos y los santuarios gozaban, gesobre la tierra. El proceso de alcanzar exenciones de los imcuando se concedieron las exenciones fiscales, luego cuando se otorgaron inmunidades de la jurisdicción civil o criminal de se le concedieron, además, diversas exenciones fiscales. Primero, el propietario asumía la mayor parte de las funciones de gosión, del alcance del gobierno imperial local. Este fue el oritribuyó a retirar las propiedades privadas, en continua expancatastrales y de los funcionarios de policía del gobierno proentrada y contra la inspección (funyū) por parte de los agentes verdaderas propiedades privadas, fue la protección contra la ampliarse mediante acción oficial o influencia en la corte. La determinadas propiedades. Todas aquellas inmunidades podían neralmente, de alguna clase de inmunidades para sus tierras. de los impuestos sobre los cereales (fuyūso) y luego se extendió puestos de la tierra comenzó con el privilegio de la exención elementos vitales de la autoridad independiente del estado Taiho se produjo, sin embargo, cuando a la propiedad privada habían pertenecido al gobierno central. gen de lo que los japoneses llamaron los shōen totales (o ichienlos funcionarios locales, fueron disipándose, poco a poco, los bierno, así como todos los derechos fiscales que en otro tiempo última exención, y la que convirtió las tierras exentas La nobleza cortesana también disfrutaba de exenciones sobre s*hōen)*, territorios en régimen de propiedad privada en los que La divergencia más fundamental en relación con el sistema

análogos contribuyeron a aumentar la extensión de los shoen gurados mediante reconocimiento oficial, algunos otros procesos que eran beneficiosas para los propietarios shoen, fueron aseesta clase, esporádicamente, pero desde entonces aumentaron, nares, el modelo era, evidentemente, el de múltiples posesiomero de grandes propietarios no pasaba de unos pocos centedamente, en 5.000 jurisdicciones shoen separadas. Como el núarrollo, se calculó que todo el país estaba dividido, aproximael siglo xiii, cuando este proceso había completado todo su despiedades vecinas, formando parcelas cada vez más extensas. mendaciones como las tierras exentas se incorporaban las proresultado de compras, pero, generalmente, era mediante recoy también su homogeneidad territorial. Hubo aumentos como de un modo constante. Como los privilegios y las exenciones, de Iwashimizu Hachiman controlaba 34 shōen en seis protensión total de más de 5.600 hectáreas, mientras el santuario el Todaiji de Nara tenía shoen en 23 provincias, con una exen 1150, poseía 20 shōen en 19 provincias. Hacia el año 950, nes ampliamente esparcidas. Por ejemplo, Fujiwara Yorinaga, En el siglo viii, aparecieron en el Japón propiedades de

Aunque se tiene la impresión de que los shõen se adquirían ilegalmente por egoístas intereses cortesanos y religiosos, la mayoría de los shõen, en realidad, se constituyeron legítimamente como creaciones reconocidas dentro del marco legal de las instituciones Taihō. Por consiguiente, acabaron incorporando a su propia organización interna murhos de los procedimientos administrativos y fiscales que habían existido bajo el sistema imperial de gobierno local. En otras palabras, el «sistema shõen» se convirtió en una estructura de gobierno que sólo en parte dependía de las antiguas instituciones imperiales.

En general, el sistema shōen colocaba a varias categorías de «propietarios» y a varias clases de administradores por encima de los trabajadores que formaban el grueso de la población shōen. En la cumbre, estaba el principal propietario (ryōshu o ryōke), en cuyo nombre se habían concedido las exenciones especiales. Frecuentemente, sin embargo, este propietario hacía una ulterior recomendación de sus propiedades a un «protector» (honke), cuya alta posición en la corte podía facilitar una última garantía de legalidad. Como la mayoría de los propietarios eran absentistas, pues residían en la zona de la capital, dependían de una clase de funcionarios (shōkan) para administrar sus tierras, para recaudar los tributos y para reclutar a los trabajadores de prestación personal. Por medio de los shō-kan, los propietarios facilitaban los elementos de administración

tiscal, de protección policíaca y de vigilancia general que constituían los elementos usuales de un gobierno local. Los verdaderos trabajadores de la tierra (shōmin) eran campesinos propietarios (myōshu) que gozaban de ciertos derechos de posesión o agricultores que dependían de ellos.

especificaba el carácter de la propiedad (ryōchi), así como los concepto que se convirtió en parte fundamental de la costumy el grado de las pretensiones aludidas se expresaban en un que la shiki se convirtió en el equivalente de la propiedad adecuada a la participación que se le había asignado, de modo trador o las de agricultor. Cada tipo de shiki recibía la renta en Europa. La shiki definía también los derechos y rentas de recibían una parte de la producción de toda la propiedad, no y el pago en servicios (kuji). Así, los propietarios japoneses como la renta de la tierra (nengū), el pago en especie (kachishi), tipos y las cantidades de tributos que le correspondían, tales ejemplo, el ryöshu poseta lo que se llamaba el ryöshu shiki, que relaciones entre los derechos y los ingresos de la tierra. shōen, la idea de la shiki servía para definir legalmente las bre shoen, es decir, la idea de «función» o shiki. Dentro del sobre los frutos de la tierra. La naturaleza de estas relaciones gaciones que, a su vez, permitían determinadas pretensiones o la de myōshu, tenía asignados ciertos derechos o ciertas oblide relaciones con la tierra, ya fuese la de ryōke, la de shōkan misma de la tierra. Era heredable, divisible e incluso alienable, las «funciones» menores dentro del shōen, como las de adminisla renta de unas tierras o posesiones determinadas, como ocurría jerarquia sboen. dentro de las limitaciones que se aplicaban a cada nivel de la Según el procedimiento shōen, cada posición en la jerarquía

Naturalmente, en último análisis, los shōen dieron origen a una clase de legislación agraria y de administración local totalmente extraña al espíritu de las instituciones Taihō. Por una parte, las relaciones de autoridad dentro del shōen, aunque susceptibles de una definición legal según la ley imperial, eran productos de acuerdos privados, y eran personales y hereditarias. Por otta, la posición dentro del sistema no era recompensada mediante la recepción de salarios propios del cargo, y que se retiraban de la recaudación de contribuciones, sino más bien en forma de tributos. En el shōen, el cultivador ya no se encontraba sometido a una burocracia impersonal que imponía un conjunto uniforme de tributaciones. Más bien, se creía en el deber de abonar ciertos tributos acordados a determinados superiores, a cambio de beneficios personales. El sistema shōen,

por lo tanto, dio origen a un retorno en gran escala hacia el patrimonialismo en el gobierno y en las relaciones sociales.

ciso enviar una constante corriente de correos a las provincias, con el propósito de ampliar las zonas de cultivo. Se mejoraron sición de tributos que se habían producido a mediados del en la corte. Los shōen fueron estimulados, hasta convertirse en tante, dieron al país como conjunto, indudablemente, unos tres un abandono del ideal burocrático que había caracterizado al acontecimientos de la capital, más brillantes, había un flujo gradual, pero cuantitativamente importante, de los elementos centros de producción artesana y de actividades comerciales. ductos de los shoen lejanos hasta los propietarios que residian A causa de la codiciosa competición por las tierras, era prede las zonas rurales, incluso en las provincias más remotas. contribuyeron a elevar el nivel de vida cultural y económico siglos de gobierno estable. Además, sus operaciones provinciales recursos del país, estos mismos intereses aristocráticos, no obsdirecta y aparentemente cínica rivalidad por la posesión de los los grandes monasterios estaban entonces empeñados en una siglo vIII. Si bien es cierto que las familias de la corte y de período Heian no deben ser considerados simplemente como de una civilización superior hacia las provincias. Aunque poco perceptible, al menos en comparación con los las carreteras y las vías de agua, a fin de transportar los pro-Los cambios en el gobierno y en los procedimientos de impo-

Pero, naturalmente, fueron las familias de la corte las primeras en beneficiarse del retorno al patrimonialismo en el gobierno y en la economía. El período de la dominación Fujiwara, cuando las grandes familias de la corte vivían en el abundante disfrute de los artículos y de los servicios procedentes de sus propiedades rurales, llevó a su punto culminante una época de alta vida aristocrática que representó para el pueblo japonés su ideal de cultura refinada y de valores aristocráticos. La combinación de la opulencia y de la independencia cultural en relación con China dio paso al florecimiento de un modo de vivir que se diferenciaba notablemente, tanto por el contenido como por el espíritu, del que había caracterizado a Nara.

Desde luego, sabemos mucho más acerca de la vida en la corte del siglo xi que en la del viii. Hay cuadros muy detallados y descripciones maravillosamente íntimas de aquella vida en las obras en prosa de aquel tiempo. Pero no debemos caer en el error de suponer que en Heian todos vivían como Hikaru Genji, el héroe de la Historia de Genji, una vida dedicada a la búsqueda de la belleza estética. Detrás de «los mimos, los espectáculos y las procesiones» cortesanos, detrás de los tem-

plos laqueados y de las residencias palaciegas, había un mundo laborioso de administradores shōen y de grupos de trabajadores llegados de las provincias. Había que llevar la madera y transportar las tejas para los templos y las mansiones de nueva construcción. Había que hacer guardia ante las puertas del palacio, y el ir y venir entre Kyōto y las provincias era constante.

acontecimientos históricos. solía buscar sus temas en incidencias de la vida local o en el arte de ilustrar los rollos con escenas narrativas (emakimono), alrededor de un jardín o de un estanque. Un nuevo estilo de tría en la distribución de las habitaciones y de los pavimentos con el paisaje circundante, por medio de una estudiada asimejados de paja, logró una integración natural de los edificios mada shinden-zukuri), que utilizaba maderas sin pintar y terena y creadora. Su estilo de arquitectura en los palacios (llachina había sido asimilada hasta un punto que sobrepasaba la aparición de la tendencia hacia las cosas chinas. La civilización la distingue de la del período de Nara, es la casi total despintura nacional, imitación consciente. La cultura de la corte de Heian era se-El rasgo más ostensible de la vida cortesana en Heian, que llamado «estilo Yamato», que sobresalía en

ejemplos de la literatura Heian son la antología imperial de mitía a los japoneses escribir su lenguaje de un modo mucho no-Michinaga y su fastuosa vida. nogatari, hacia 1092) cuenta la pintoresca ascensión de Fujiwarahistóricos y contemporáneos. La Historia de gloria (Eiga Moatención se dedicó más a las narraciones de acontecimientos Hacia finales del siglo xi, sobresalieron más los escritores, y su 1019, aproximadamente), de Murasaki Shikibu, y el Libro de la almohada (Makura no sōshi, hacia el 1002), de Sei Shōnagon. escritas por mujeres: Historia de Genji (Genji Monogatari, 1002poesía, Kokinshū (compilada en el 905) y las obras en prosa teres chinos sin modificar, como en el Man'yōshū. Destacados más sencillo que por medio del engorroso empleo de caracdiante el desarrollo de un silabario indígena (kana), que percimiento de la literatura aristocrática había sido preparado mebles y duraderos frutos de la cultura de la corte. Este flore-Pero es en la literatura donde se encuentran los más nota-

La vida de la corte de Heian revela una notable asimilación de las creencias budistas. Los complejos misterios de las doctrinas Tendai y Shingon, naturalmente, aún permanecían totalmente ajenos a la íntima concepción de la vida de la mayoría de los japoneses. El clero budista continuaba siendo considerado por sus poderes mágicos para apartar el mal y curar la enfer-

para infundirles esperanza en sus últimas horas. ca. La popularidad de la idea de la salvación se pone de mala de que el mundo estaba acercándose a la decadencia de la invocar el nombre de Buda (nembutsu), y la importancia que daba a la idea de la degeneración (la idea del mappō, es decir, se convirtió en un opúsculo popular. La descripción enormemente accesible que Genshin hacía de los horrores del infierno y de los goces del paraíso, su explicación de la eficacia de cuya obra, Elementos esenciales de la Salvación (Ojō yōshū), Amida» (raigōzu) que se colocaban al lado de los moribundos nifiesto en los numerosos cuadros de «La bienvenida de llevó su mensaje a las calles de Kyōto, y Genshin (942-1017), o la idea de la salvación por la fe en la promesa que Buda esotérica eran admirados, sobre todo, por sus cualidades esté-«ley») tuvieron una gran influencia sobre el espíritu de la épodifundidas por sacerdotes como Kuya (muerto en el 972), que tocracia enseñanzas nuevas y más accesibles, como el culto de ticas. Pero, en el siglo x, comenzaron a imponerse entre la arishabía hecho de salvar a todas las criaturas. Estas ideas fueron Amida, el Buda de la Tierra Pura (Jodo) o Paraíso Occidental, medad, mientras los rituales de los templos y la iconografía

El budismo impregnó las creencias religiosas corrientes, también mediante otra forma, es decir, a través de la ulterior asimilación al culto en los santuarios del Shinto. En la época de Heian, el clero budista se había adueñado de la administración de un considerable número de santuarios locales. La idea de que los kami japoneses eran, en realidad, manifestaciones locales de divinidades budistas —es decir, que Amaterasu era la Roshana japonesa, el Buda universal— contribuyó a justificar la fusión de las dos religiones. En el siglo xII, una teoría sincrética llamada Ryōbu Shinto había sido sistematizada por sacerdotes Shinto. En otras palabras, el budismo había encontrado un nuevo modo de adaptarse a la cultura japonesa.